Christian Lehnert: Geht uns fur den Glauben die Sprache aus?
Wasserkirche Zurich, 23. Januar 2014

1. Sprachnot: Die verbrauchte Sprache

Wenn Christen heute von Gott und ihrem Glauben sprechen wollen, sind sie in einem
merkwirdigen Dilemma: Die Worte geraten meist schnell an ihr Ende, wo sie gerade erst
anfangen, etwas zu bedeuten. Sie wirken abgenutzt, ja ideologisch. So tausendfach ist schon
das Wort ,,Gott™ miflbraucht worden, so andauernd wird es mi3deutet und mit Eigeninteressen
verschmutzt. Wenn ich als Liturg vor den Altar trete, vor mir die aufgeschlagene Agende und
im Ricken die Gemeinde, die auf meine Worte wartet, bin ich mir immer 6fter plotzlich
meiner Stimme nicht mehr sicher. Uber den Nacken zieht ein Kribbeln, und ich weiR nicht, ob
ich laut sprechen kann. Eine instinktive Unsicherheit, ein Zdégern: Was tue ich hier? Wie soll
ich vernehmlich beten und mit welchen Worten? ,,Lal} uns...“, ,,Gib daB3...*, ,,Guter Gott...*
Ist es mir noch moglich, solchen Formeln zu folgen? Ware es nicht besser zu schweigen,
wortlos Gott zu nahen und zu zeigen: Mir fehlen die Worte, ich weil} nicht, was ich sagen
kann?

Viele Gebete, die mir begegnen, sind voller abgegriffener Metaphern, semantischer
Hohlformen, verkommener Routinen einer binnenkirchlichen Sprache. Z&hes Rinnsal einer
seit zwei Jahrhunderten dauernd kontaminierten religiosen Wortflut. Was hat man nicht alles
mit Gebeten verschleiert! Was wurde nicht alles schdn gebetet! Wie behaglich haben es sich
Glaubige oft gemacht in Worten, die sie bestatigen und beruhigen, die sie gegen die
Wirklichkeit abschotten. Kirche als ein kollektives Uberredungsritual, ein kuschelig-
gemeinsames AugenschlieRen, das noch gegen die eigenen Wahrnehmungen von innen

immunisiert?

2. Sprachnot: Die andere Sprache

Noch etwas kommt hinzu: In jenem immer dichteren Sprachwald, wo heutige Exemplare der
Gattung Mensch nach Witterung laufen und reflexartig jede sprachliche Erscheinung nach
versteckten Fallen Gberprifen, haben es religiése Sprachformen schwer. Denn in der
Gegenwart herrscht ein bestimmtes Verstandnis sprachlicher AuRerungen fast allgegenwartig
in der Offentlichkeit vor. Der Wissenschaftstheoretiker Bruno Latour hat es einmal die
,Doppelklick-Kommunikation* genannt.

Was heilst das? Ein Wort sei gewissermalien der Zugangscode zu einer Tatsache. Hier ist das

Wort ,, Tisch, Doppelklick: aha, ein realer Tisch ist gemeint. Hier steht das Wort

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 1



,,Universum®, Doppelklick: Der Blick gleitet zum Himmel. Aha, da ist ein unermeRlicher
Raum, weit und unbekannt. Hier steht das Wort “Gott*, Doppelklick: ... nichts. ,,Einen Gott,
den es gibt, gibt es nicht.”, sagte einmal Bonhoeffer. Was also ist das fiir ein Wort? Wozu
taugt es, was bringt es, wenn es auf keinen Fakt der Wirklichkeit verweist? So fragen viele
Zeitgenossen angesichts einer Sprache, religidser Sprache eben, die sich der Doppelklick-
Kommunikation entzieht.

Verunsichert fillen vielen Christen leider die eigentlich wohltuende Licke, die das Wort
,,Gott“ in den gangigen Sprachfllissen bedeutet, schnell aus, weil sie spiiren, daf3 der Abschied
von dieser allbeherrschenden ,,Doppelklick-Kommunikation® sie in Nischen treiben wirde.
Dann entstehen merkwirdige Sprachformen: Das Wort ,,Gott™ Doppelklick: ,,bestimmte
Hirnstrome* oder auch ,,Chiffre fiir das Weltganze® ... Ja, auch viele erfahrene Kirchenleute
tappen in diese Falle: Das Wort ,,Gott*, Doppelklick: ,,aha, gut fur die seelische Gesundheit*
oder ,,Gliicksvoraussetzung* (beim bayrischen Landesbischof etwa hért man das Ofter) oder,
ganz besonders beliebt: ,,Gott™ Doppelklick: ,,Garant fiir gesellschaftliche Werte* oder
,Begriindungshorizont sozialer Systeme*.

Aber der ehrliche Glaubige zogert: Das Wort ,,Gott“ ... und der Bildschirm bleibt leer. Da ist
nichts, was sich sagen lieRe. Ja, das Wort ,,Gott* unterwandert die verbreitete quasi-
naturwissenschaftliche Doppelklick-Art des Sprechens. Da ist ja auch nichts, worauf das Wort
verweist, aber eben auch nicht ,,nichts“. Etwas ist da, das ich nicht schon verfugbar habe, in
das ich mich sprechend hineinbewegen muf, suchend und in Bildern und immer vorlaufig,
und immer sagt jeder Ausdruck, den ich finde zugleich, daf3 er nichts sagt ... Die Worte des
Glaubens sagen nicht ,,etwas*, sondern suchen, sie bilden im Sprechen ein Beziehung ab,

einen Sog, eine Stromung vielleicht, in die die Seele geraten ist mit dem Wort ,,Gott™.

3. Sprachnot: Die innere Sprache

Eine innere Verdnderung in unserer Zeit kommt hinzu. Glaube und Religiositat lassen sich im
Empfinden vieler Menschen nicht mehr in Systeme bringen, nicht mehr verlaBlich in
Aussagen, in Dogmen verfestigen. Ein Modus der Wahrnehmung hat sich da verandert: Wir
splren in allen religidsen Bildern, deutlicher als je Menschen vor uns, den Raum hinter den
Bildern, das Unsichtbare. Wir splren ebenso deutlich, dal} jede Aussage von Gott soviel zeigt,
wie sie verbirgt. Viele Menschen kdnnen nicht mehr so glauben, als sei die Religion ein
objektiver Welthorizont, als seien etwa die gottesdienstlichen Riten nach der Art gegeben,
wie Regen fallt oder der Winter kommt. Nein, wir suchen Resonanzen im Inneren. Wir wollen

und missen bewegt und beriihrt sein. Notwendig hat Glaube fiir uns etwas mit einer inneren

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 2



Erfahrung zu tun, in aller Offenheit — denn unsere Seele ist, so das Empfinden des modernen

Menschen, unendlich tief und offen geworden.

4. Paulus

Sprachnot also, das ist unsere Situation. Ich denke: eine gliickliche Situation! Denn sie flhrt
uns zurlick an den Anfang, in die Friihe, in das erste Sprechen, das nie zu einem Ende kommt.
Schauen wir in die Bibel. Einer der ersten Sprachfinder im Sprachverlust war Paulus. Ich habe
mich mit Paulus sehr beschaftigt, weil ich bei ihm etwas gefunden habe, was mir nah ist:
einen zutiefst verunsicherten Menschen, verstort von einem Ereignis, das ihm jedes
Verstandnis seiner selbst raubte, das ihn sich selbst obsolet machte und ihn zwang neu zu
buchstabieren, was das Uberhaupt sei: ein Mensch in der Zeit. Ich will das an einer Stelle
genauer zeigen (dariiber habe ich ein Buch geschrieben: ,,Korinthische Brocken* heif3t es):
Paulus schreibt im Ersten Korintherbrief: Denn das Wort vom Kreuz ist eine Torheit denen,
die verloren werden; uns aber, die wir selig werden, ist’s eine Gotteskraft./ Denn es steht
geschrieben: ,,Ich will zunichte machen die Weisheit der Weisen, und den Verstand der
Verstindigen will ich verwerfen.

Was ist fiir Paulus das ,,Wort vom Kreuz*“? Was sagt es? Wenn es sich dabei um Sprache
handelt, dann um keine in einem vertrauten Sinn. Ich will einen Vergleich heranziehen. Es
gibt in dem Buch ,,Atempause* von Primo Levi eine Stelle, wo er von einem Kind spricht,
Hurbinek genannt, das ihm nach der Befreiung in Auschwitz begegnete. ,,Es war ungefahr
drei Jahre alt, niemand wuf3te etwas von ihm, es konnte nicht sprechen ... Er war von den
Huften abwarts gelahmt, und seine Beine, diinn wie Stockchen, waren verkrimmt; aber seine
Augen, eingesunken in dem ausgezehrten dreieckigen Gesicht, funkelten erschreckend
lebendig, fordernd und voller Lebensanspruch, erftillt von dem Willen, sich zu befreien, das
Geféangnis der Stummbheit aufzubrechen.“ Und da beginnt Hurbinek ein Wort zu artikulieren,
standig und immer wieder. Es klingt wie ,,maf3-klo* oder ,,matisklo®. Niemand wulite, was
das Wort sagt ... — und von eben der Art ist das, was Paulus das Wort vom Kreuz nennt.
Etwas wie ,,maf3-klo*, Laute ohne bestimmbaren Sinn, die eine Liicke markieren, einen
Ausfall in der Orientierung durch Worte. Hier wird etwas gesagt, indem es nicht gesagt wird.
Ein sterbendes Kind spricht nach innen, prel3t Laute hervor. Solcherart Ausdruck ist Paulus
auf der Spur. Denn das ,,Wort vom Kreuz* hat seine Wahrheit nicht in dem, was es sagt — es
spricht von einer Unmdglichkeit zu sprechen angesichts dessen, was geschehen ist, des

entwurdigenden Sterbens des Messias. Da gibt es keine Worte mehr.

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 3



Das ,,Wort vom Kreuz* bezeichnet den Moment, in dem Sprache verloschen ist, verstummt,
und erst stammelnd entsteht, auf dem Grund des Unsagbaren. Es ist der pure Unsinn fir die,
die es einordnen wollen in ihr sprachliches Selbstverstandnis. Da ist die Weisheit der Weisen
zunichte. Das ,,Wort vom Kreuz* — das hiel3 fir Paulus: einer Sinnlosigkeit zu folgen. Tod des
menschgewordenen Gottes am Kreuz — was soll das auch heiRen? War denn der Gott tot? Und
was hiel3e dann die Vokabel ,,Gott*, wenn sie so manipulierbar ware? Die Predigt des Paulus
griindet auf der puren Annahme, der unbegriindbaren Uberzeugung (einer Art transzendentem
Instinkt), dal — um in dem bildlichen Resonanzraum zu bleiben — ,,maf3-klo* etwas bedeutet.
Den Schriftgelehrten ist das Wort unbekannt, den Weisen ist es nicht entschlisselbar. Paulus,
der Stotterer, kann nur auf eine Licke hinweisen mit seinen Worten, auf ein Raunen im
Hintergrund. Der Glaube, so Paulus, die ,,Gotteskraft™ derer, die ,,selig werden®, bezieht sich
nicht auf Aussagen oder auf Informationen in der Sprache, er bezieht sich auf eben das
Ungesagte, das die Sprache einerseits zum Zeichensystem entzaubert und sie anderseits, im
gleichen Atemzug, bis zum Mysterium des Sinns aufladt. Es heift: ,,maB-klo*. Oder: ,, Kreuz
Christi“. Mehr gibt es nicht.

5. Jetzt

Ich lenke zu Paulus, weit zuriick, nicht weil ich die Fragen der Gegenwart fliehen will,
sondern weil ich dort Antworten finde, die das Wesen meiner Zeit zeigen. Man kann ja nur
dann etwas von seiner Zeit erkennen, wenn man zwar ihr Kind ist, aber nicht ganz in ihr zu
Hause. Sonst treibt man nur blind in einer Stromung, oder steht selbstgefallig als unbeteiligter
Beobachter am Ufer, bleibt aul3erhalb, wie ein Religionswissenschaftler etwa von seinem
vermeintlichen ,,Gegenstand* spricht — beides sind Positionen, die eher verdunkeln als
erhellen.

Was erkenne ich vom biblischen Ursprung her in unserer Zeit? Folgendes (und noch etwas
mehr ... Ahnung von Dingen, die sich meinen Augen weitestgehend entziehen ...)

Erstens: Eine bestimmende Gefahr im heutigen Christentum ist es, sich selbst im Konzert
konkurrierender ideologischer Systeme als Weltanschauung darzustellen. Das Christentum
tritt heute leider weitestgehend so auf, als ware es eine plausible Weltdeutung, als beztdge es
sich auf Fakten der Wirklichkeit, die nun in einem christlichen Sinne klar und verlailich
angeordnet seien, so als kénne man von den Dingen des Glaubens so sprechen wie von
Entwicklungen der Wirtschaft oder von Politik oder sozialer Gerechtigkeit. Aber das ist
unsachgemal und flhrt in die Irre: Religiése Sprache ist suchend, nicht erklarend. Religitse

Sprache ist 6ffnend, nicht benennend. Sie ist im Wesen poetisch, nicht begrifflich. Die Kirche

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 4



kann nicht so sprechen, wie eine Partei oder eine bestimmte Interessenorganisation. Sie hat ja
streng genommen nichts zu sagen. Ihre Botschaft, wenn man denn davon sprechen will, ist
nicht ,,etwas® in den Worten, sondern eben die Art der Worte selbst, deren Suchbewegung —
wie die Worte von Liebenden etwa ihre Wahrheit nicht darin haben, was sie sagen, sondern
wie sie es sagen.

Daher zweitens: Religiose Rede wird dort tiberzeugend und kraftvoll, wo sie ihre eigene
Unsicherheit zeigt. Wer im Angesicht Gottes nicht nach Worten ringt, hat nichts begriffen
oder ist ein Scharlatan. Religidses Sprechen ist eine Suche nach Worten. In immer neuen
Metaphern und Bildern bewegt es sich hinein ins das Unsagbare, in den unendlichen Horizont
Gottes.

Drittens, und das betrifft unseren religiosen Ort, heute. Die glaubige Existent tritt heute
,hinaus“ in eine ,,dunkle Nacht“, wie es einst der Mystiker San Juan de la Cruz beschrieb. Sie
hat kaum feste Koordinaten mehr, kaum begriffliche Ordnungen, die weiter tragen kénnten
als in die triste Behaglichkeit einer Weltanschauung, sie hat keine unwidersprochenen
Institutionen des Heils mehr, ja, oft nicht einmal mehr Fihrer im Omindsen, denen man
trauen konnte. Der Glaubige muB hinaus, fur sich und gefahrdet, auf eine Begegnung zu, die
vollig offen ist und unkalkulierbar in den Folgen. Was treibt diese Bewegung hinein ,,in die
dunkle Nacht“ und von dort her auf uns zu? Nichts, was es gibt. Nichts, was sich sagen 14ft.
Und davon kann ich nun auch nicht mehr in der Sprache reden, in der ich jetzt spreche, also in
ordnenden Satzen. Nein, dazu brauche ich eine andere Art und Weise des Sprechens, denn es
geht um Erfahrungen, die noch nicht sprachlich geordnet sind, fur die mir die Worte fehlen.
Fur mich personlich ist das tibrigens der Ort des Gedichtes. Das Gedicht entsteht dort, wo mir
die Worte fehlen und ich doch nicht schweigen kann. Es dringt in tiefere Regionen der
Sprache. Gedicht und Gebet sind so gesehen enge Verwandte.

So lese ich jetzt zwei ganz kurze Gedichte, bevor ich mich mit lhnen in die hoffentlich rege
und kontroverse Bewegung eines Gesprachs begebe. Die beiden Gedichte hdngen zusammen
und sprechen, ausgehend von einer Sturmnacht tiber den Elbauen bei Dresden, meiner
Heimat, von Erfahrungen, die man religiés nennen kann oder auch arreligios, egal, denn
genau in dieser Spannung, in der Spannung zwischen Glauben und Zweifel, haben wir uns
heute zu bewéhren. Wenn man so will, ist das Zeugnis heutigen Christseins, unser Martyrium,
das des Zweifels, der briichigen GewiRheiten und darauf antworten kénnen wir nur mit dem

unglaublichen Wagnis einer glaubigen Existenz ohne alle Absicherungen:

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 5



Gott sei in mir? Ein reines, leeres Feld,
das nichts behalt? Das alles durchlaf’t? Spuren
der Sturmnacht, Aste? Eine der Figuren

liegt angespdlt in ihrer fremden Welt?

Die Pféahle und die Masten, ferne Striche,
und immer ferner, wo nur ende ich?
Ich weild nicht, wer das Schweigen jetzt noch bricht.

Ich wiederhole sorgsam nur die Striche.

Du bist die Aussicht und du bist das Auge,
das tuber Auenland und Sumpfe streift,
ein Weg, der nicht zu gehen ist: Der Taube

hort nicht den Wind und folgt den Grésern, greift

in Wurzelbuschel, und er fuhlt sich reich.
Du bist der andere und bist derselbe.
Du bist das griine Blatt und bist das gelbe.

Du bist, der bleibt, und der, der immer weicht.

Christian Lehnert: Geht uns fiir den Glauben die Sprache aus? Wasserkirche Zirich, 23. Januar 2014 Seite 6



